
TROIANE
di Euripide

TEATRO ANTICO IN SCENA
KERKÍS.



Con il contributo di

Con la supervisione scientifica di



SOMMARIO

Chi siamo

La direzione

Troiane di Euripide - SINOSSI

Una nuova produzione

Il team creativo 

La traduzione

Note di regia

Lavorare sul vuoto - a cura di Marialuce Giardini

Foto dal backstage 

Scheda tecnica e cast

Vuoi lasciare un tuo pensiero sullo spettacolo?

4

5

6

7

8

9

10

11

12

18

20



CHI SIAMO
KERKÍS. TEATRO ANTICO IN SCENA è un’Associazione culturale no-profit
milanese fondata nel 2011 da un gruppo di docenti, studenti ed ex studenti dell’Università
Cattolica del Sacro Cuore di Milano con la finalità di promuovere la messinscena di
spettacoli della tradizione classica greca e latina e di eventuali loro successive
rielaborazioni, senza dimenticare anche altri aspetti performativi creati dalla cultura antica
come il mimo, il dialogo filosofico, la narrazione, l’epica e l’oratoria.  

Primario scopo è coltivare una sensibilità per i testi dell’antichità greca e latina che ci hanno
raggiunto. Gli attori, musicisti, drammaturghi, costumisti e scenografi che compongono
Kerkís vengono educati ad affrontare le complessità e le sottigliezze dei drammi classici
attraverso una seria tecnica messa in dialogo con le attività di ricerca scientifica e di
didattica che, in riferimento al teatro greco e latino, si svolgono in Università Cattolica del
Sacro Cuore. 

Il secondo scopo, ma non ultimo, è offrire spettacoli che possano restituire sulla scena
teatrale contemporanea drammi capaci di sorprendere, comunicare idee ed emozioni,
muovere negli spettatori la tensione a una creatività̀ , far emergere le radici in cui scoprirci
eredi di una civiltà arcana, ma ancora presente, viva e dinamica, grazie alla quale possiamo
riconoscere e fondare la nostra identità. L’Associazione, con le sue iniziative, si qualifica
come un importante centro di aggregazione per numerosissimi giovani e nello stesso
tempo risulta capace di coinvolgere anche persone di altre età che frequentano il teatro. 

4



DIREZIONE

Direttore scientifico
E L I S A B E T T A  M A T E L L I
Insegna Retorica e Forme della Persuasione e
Storia del Teatro Greco e Latino nelle Facoltà di
Economia e di Lettere e Filosofia dell’Università
Cattolica del Sacro Cuore di Milano. Nel 2002 dà
inizio al Laboratorio di Drammaturgia Antica,
mentre nel 2012 crea il Corso di Alta Formazione
Teatro Antico In Scena, nel 2019 La Parola
Alata. Dizione ed Eufonia, nel 2022 Accusare e
difendere. Arte della persuasione in tribunale. Accu-

sa e Difesa in un processo simulato. Presidente di Kerkís. Teatro Antico in Scena, ne
promuove gli eventi ed è responsabile scientifica, con particolare attenzione per le
interpretazioni drammaturgiche. Dal 2001 promuove progetti di interazione formativa
con le scuole superiori. Ha ideato e dirige il Festival THAUMA che, promosso
dall’Università Cattolica del Sacro Cuore, dal 2015 mette a concorso spettacoli e
laboratori di teatro classico delle Scuole Superiori.

Diplomato in recitazione alla Scuola del Piccolo
Teatro di Milano, si laurea con lode presso
l’Università Statale di Milano e successivamente
frequenta con il massimo dei voti un master in
regia negli Stati Uniti, presso la School of
Cinematic Arts – University of Southern
California di Los Angeles, esperienza che lo
porterà a lavorare come assistente alla regia presso
la Kaye Playhouse di New York.

Direttore artistico
C H R I S T I A N  P O G G I O N I

Ha recitato con personalità di primo piano come Giorgio Strehler, Peter Stein, Massimo
Castri, Antonio Calenda, prendendo parte a tournée nazionali ed europee. Ha prodotto,
diretto e interpretato spettacoli di autori classici e contemporanei, spaziando tra Platone,
Sofocle, Beckett, Shakespeare, Dario Fo, Éric-Emmanuel Schmitt, Dante, Dickens e
molti altri. Collabora stabilmente con l’Università Cattolica di Milano, dove dal 2012 è
maestro di recitazione e regista presso il Laboratorio di Drammaturgia Antica e il
Corso di Alta Formazione Teatro Antico In Scena. 5

https://www.christianpoggioni.it/teatro-antico-in-scena/


TROIANE di Euripide 
SINOSSI

6

La scena si apre nell’accampamento dei Greci conquistatori di Troia, ormai espugnata e distrutta
grazie all’inganno del cavallo. Gli dei della città hanno abbandonato i loro templi. Gli uomini
troiani sono tutti morti. Restano solo le donne, private della patria, degli affetti e della libertà,
che attendono di scoprire la sorte che toccherà loro per mano dei comandanti dell’esercito acheo. 
Al centro della tragedia c’è Ecuba, l’anziana regina, che ha perso tutto e tutti e che diventa
incarnazione di un dolore al contempo individuale e universale. Attorno a lei si muovono figure
emblematiche: Cassandra, la profetessa inascoltata, condotta forzosamente in sposa da
Agamennone; Andromaca, moglie di Ettore, dal cui abbraccio i Greci strappano il figlioletto
Astianatte perché venga barbaramente ucciso; ed Elena, la donna la cui bellezza è stata la
scintilla del conflitto e che ora deve affrontare il giudizio di chi ha abbandonato e ora la rivuole, e
di chi l’ha accolta e per questo ha perso tutto. La smisurata crudeltà dei vincitori è tale da far
vacillare e commuovere anche Taltibio, messaggero dell’esercito acheo incaricato di portare alle
donne troiane le tremende notizie circa i loro rispettivi destini.

Euripide compone un coro tragico che non celebra la gloria delle armi ma ne mostra il prezzo,
dando voce a chi solitamente resta nell’ombra: le vittime innocenti. Troiane non è solo il racconto
della distruzione di una città, ma una riflessione amara e ancora dolorosamente attuale sull’orrore
insensato della guerra, sulla fragilità della condizione umana e sulla dignità che resiste anche nella
sconfitta.



UNA NUOVA PRODUZIONE

La messa in scena di una nuova produzione delle Troiane di Euripide tramite la valorizzazione
di un’innovativa dimensione linguistica e interculturale, vuole offrire un’occasione di riflessione
sui temi - oggi quanto mai tragicamente attuali - della guerra e della condizione femminile nei
conflitti e nelle crisi umanitarie. 
Le Troiane, superstiti alla caduta della loro città per mano dei Greci, diventano emblema di tutte
le vittime collaterali dei conflitti: donne ridotte in schiavitù, madri e mogli straziate dalla perdita
di figli e mariti, corpi e identità violate, ma ancora capaci di resistenza e dignità nel dolore. 
L’originale ricerca di Kerkís. Teatro Antico In Scena parte dalla scelta di adottare un doppio
registro espressivo nella sua messa in scena della tragedia: da un lato, la lingua italiana per
restituire l’universalità dei temi trattati; dall’altro, suoni, canti e costumi ispirati all’antica
tradizione albanese, come linguaggio alternativo, arcaico e viscerale per dare voce e corpo alle
donne troiane.  
La forza unica del testo classico permette l’apertura di un dialogo col pubblico di ogni tempo,
coinvolgendolo in un’esperienza emotiva e comunitaria: in un contesto globale attraversato da
guerre, emergenze umanitarie e crescenti disuguaglianze, il progetto si propone come spazio di
elaborazione collettiva sui legami profondi tra trauma e ricostruzione, tra linguaggio e identità.
Dare voce alle donne del mito non è solo un esercizio culturale: significa mettere al centro chi
troppo spesso viene escluso dalla narrazione dominante in ogni tempo e pressoché in ogni
contesto. 

7



IL TEAM CREATIVO

La regia è firmata da Eri Çakalli, artista albanese attiva in Italia da oltre venticinque anni, che
porta in scena una riflessione poetica sulla guerra e sull’esilio a partire dalla storia del proprio
Paese e dalla sua memoria personale.
La direzione drammaturgica dello spettacolo è affidata alla Prof.ssa Elisabetta Matelli: la sua
direzione scientifica e drammaturgica assicura una convinta fedeltà al testo originale, che può
essere messo in dialogo con gli spettatori contemporanei senza ricorrere a stravolgimenti o
ideologizzazioni anacronistiche.
La traduzione dal greco antico è curata da un team qualificato composto da attori e
collaboratori di lunga data dell’Associazione Kerkís - Francesca Redaelli, Tancredi Greco, Lisa
Zanzottera, Giulio Pullano, con consulenza metrica di Roberto Bernasconi - che hanno messo a
frutto la loro esperienza di palco per consegnare una traduzione rispettosa verso il messaggio
dell’autore ed efficace per lo spettatore contemporaneo. 
I personaggi del dramma sono interpretati dai giovani attori under 30 che operano come
volontari per l’Associazione Kerkís, affiancati dall’attore professionista Giacomo Lisoni -
diplomato in recitazione presso l’Accademia d’Arte del Dramma Antico di Siracusa e in
doppiaggio presso il Centro Teatro Attivo di Milano -, che svolge anche il ruolo di assistente alla
regia.
I canti, ispirati alla tradizione albanese, sono a cura di Adriano Sangineto, musicista,
compositore e arrangiatore diplomato al Conservatorio di Milano in clarinetto e composizione
sperimentale. 
L’ideazione dei costumi è a cura di Alice Brignoli, che per la realizzazione degli stessi ha
collaborato con gli studenti dell’Istituto di Istruzione Superiore “Caterina da Siena” di Milano
(indirizzo Professionale Moda). La scenografia, ideata da Matteo Ausili e realizzata da
ATTOSECONDO. Soc. Coop., rievoca uno spazio come sospeso tra rovina e memoria: un
paesaggio spoglio, profondamente simbolico e volto a sottolineare la desolazione che ogni guerra
porta con sé. 

8



Un elemento di forte originalità è rappresentato dalla scelta di traduzione e adattamento del
testo, che mira a restituire l’estraneità etno-linguistica dei troiani rispetto ai greci. 
La parola con cui i Greci designavano i popoli non ellenofoni, ‘barbari’, si riferisce proprio al
modo in cui le lingue di queste popolazioni suonavano all’orecchio del parlante greco antico. Già
allora, dunque, l’estraneità linguistica era percepita come fattore discriminante sul piano
etnico e dunque identitario. Al centro del nostro lavoro si è posta perciò la necessità di
conservare e comunicare al pubblico di oggi proprio questo aspetto. In particolare, l’utilizzo
dell’albanese arcaico per le donne sopravvissute alla distruzione di Troia offre un dispositivo
scenico e simbolico potente: da un lato, rende immediatamente percepibile l’alterità etnica e
linguistica dei vinti; dall’altro, carica di realismo e tensione la dinamica tra oppressori e oppressi. 
Tale scelta linguistica produce un effetto straniante e stimola nello spettatore una riflessione
sulla condizione del migrante, del rifugiato, del diverso, per cui la sopravvivenza della
propria identità implica o addirittura coincide con il mantenere in vita la lingua del proprio Paese
d’origine. 
Attraverso l’uso scenico dell’albanese antico - dalla sonorità così arcaica, aspra e al tempo stesso
profondamente musicale - si intende sottolineare la frattura profonda tra i vincitori (i Greci) e i
vinti (i Troiani) non solo sul piano storico-politico ma soprattutto culturale e antropologico. La
lingua è valorizzata dunque come spazio di resistenza e identità, simbolo della diversità che il
potere forte tenta di schiacciare ma che continua a esprimersi, piangere le perdite, cantare la
speranza. 

Accanto all’impatto sociale della materia linguistica, fondamentale è la voce femminile e la
restituzione della prospettiva della donna come centro critico e umano della narrazione
della guerra. Le donne troiane sopravvissute incarnano una memoria viva del trauma collettivo,
una coscienza dolorosamente lucida del conflitto che si esprime con le parole drammatiche del
lutto ma anche con resilienza, forza e dignità. Dar loro voce oggi con una lingua minoritaria
significa provare ad ascoltare quelle donne - di ieri e di oggi - che subiscono le conseguenze
della guerra; in cui il corpo e la voce femminile sono troppo spesso campo di battaglia. 

LA TRADUZIONE

9



La tragedia delle Troiane si apre là dove l’Iliade si è fermata: sui fuochi spenti, sulle
macerie, sui cadaveri di uomini e donne, sull’insensatezza di una guerra che diventa
simulacro di tutte le guerre. Le donne troiane attendono di essere spartite come schiave tra
i soldati greci e, in questa lacerante attesa, ripercorrono le vicende appena accadute,
cercando risposte che né loro, né noi che le ascoltiamo a distanza di millenni, riusciamo a
trovare. Cosa resta quando una guerra finisce?
Tra polvere e sangue, si conclude l’atto finale tra vincitori e vinti. Mogli e sorelle che si
stringono ai cadaveri dei mariti e dei fratelli. Vecchi genitori chini sui figli. Soldati
affamati, errabondi, vinti da bramosia di prede sacrileghe. E anche se la guerra è finita, il
sangue non smette di chiamare altro sangue. Anche quello degli innocenti. Ora come
allora, allora come ora. Le Troiane ci parlano ancora, qui, nel nostro tempo, dove tutto è
cambiato ma nulla è diverso.

Τροία, Troia oppure Troja, in albanese e nelle sue forme arcaiche vuol dire terra, patria,
terreno dal quale si erigono case e costruzioni di ogni tipo. In Albania questa parola si usa
anche oggi: gli albanesi chiamano il loro Paese Trojet tona, che vuol dire Le nostre terre. I
linguisti non sanno certificare una parentela precisa tra l’albanese e le altre lingue della
cosiddetta “famiglia indoeuropea”, così come non sanno ricostruire l’etimologia del nome
della città di Troia. Questa strana coincidenza ci aiuta a rispondere a un interrogativo che
abbiamo sentito come ineludibile, nel ridare vita e corpo a queste donne: che lingua
avrebbero parlato le troiane? Che suono avrebbero avuto i loro lamenti all’orecchio dei
greci? Come piangevano i loro morti, come cantavano le vicende di guerra, come
pregavano i loro dei? Abbiamo provato a fare allora una distinzione tra il linguaggio delle
troiane e quello dei greci. Non solo nella parola, ma anche nel modo di vestirsi. I costumi
popolari albanesi, pieni di simboli pagani, sono stati punto di partenza e ispirazione in
questa ricerca di suoni e di immagini. 

NOTE DI REGIA

10



Come molti sanno, Troiane è un testo che parla di guerra. Euripide prende il punto di vista non solo degli
sconfitti (cosa che fa già Eschilo in Persiani), ma anche quello di coloro che subiscono la guerra più dei
soldati: le categorie dei più fragili. Donne, anziani e bambini abitano questa tragedia mostrando la realtà che
un conflitto porta con sé. 
Per pensare a come lavorare su questo tipo di esperienze ci siamo chiesti: cosa rimane dopo un conflitto, un
lutto? Macerie? Distruzione? Forse silenzio? Sicuramente il vuoto lasciato dagli oggetti perduti, dalle case
distrutte, dalle persone scomparse. Conosciamo solo ciò che rimane, e siamo noi. 

Nelle sessioni di training per la preparazione alla messa in scena ci siamo quindi posti davanti a uno spazio
vuoto, ci siamo messi alla prova. In principio lo spazio era solo luogo di azione e creazione. Il vuoto è stato
assenza e compresenza di tutte le possibilità. L’obiettivo non era quindi di trovare soluzioni estetiche inerenti
al testo, bensì esplorare quelle dinamiche che avrebbero potuto nutrire il terreno su cui si sarebbe innestato
il montaggio, rendendolo fertile. Il vuoto che noi possiamo conoscere è solo quello che sottintende prima
una presenza; abbiamo dunque lavorato alla presenza di relazioni positive, affettive, le quali poi - come si
vedrà in scena - saranno solo il sottotesto della vicenda. Tutto questo permette agli interpreti di sentire una
tensione viva, che si sostiene negli spazi tra loro. 
Il training messo in atto è stato propedeutico al lavoro fisico: educare il proprio strumento (il corpo) con il
lavoro sul vuoto permette agli attori di lasciarsi andare verso ciò che non è ancora conosciuto; uno
strumento ben conosciuto può essere abbandonato agli eventi. 
Lo spazio vuoto è quindi stato attraversato e ha attraversato gli attori, facendoci capire che qualcosa o
qualcuno prima di essere pieno deve necessariamente essere vuoto, come quando si respira. 

Tornando quindi a Troiane: non ci sarebbero delle rovine se non ci fosse stata una città prima, delle vite che
l’hanno animata. A noi tocca quindi rappresentare ciò che è stato dopo quelle vite, tutto quello che
possiamo conoscere tra quello che rimane. 
E ironicamente è ciò che avviene meta-teatralmente con il dramma antico: non potremo mai sapere con
certezza assoluta come fosse rappresentato, ci sono rimaste solo tracce di quello che fu. Noi possiamo solo
lavorare sul vuoto che è rimasto: i testi mutili, i silenzi, le rovine; tra questi resti possiamo passare noi,
attraversarli e renderli nostri per quel tempo che ci è concesso, con le nostre potenzialità e le nostre
mancanze. 

LAVORARE SUL VUOTO:
Troiane è uno spazio pieno di fantasmi

a cura di Marialuce Giardini

11



BACKSTAGE





14



15



16



17



Titolo: Troiane
Autore: Euripide
Genere: Tragedia greca
Lingua: Italiano con inserti in Albanese arcaico
Durata: 90 minuti

Regia: Eri Çakalli
Assistente alla regia: Giacomo Lisoni
Direzione drammaturgica: Elisabetta Matelli
Traduzione: Tancredi Greco, Giulio Pullano, Francesca Redaelli, Lisa Zanzottera
Consulenza metrica: Roberto Bernasconi
Canti: Adriano Sangineto
Ideazione costumi: Alice Brignoli
Realizzazione costumi: studenti dell’indirizzo Professionale moda 
dell’IIS “Caterina da Siena” di Milano
Ideazione scene: Matteo Ausili
Realizzazione scene: ATTOSECONDO Soc. Coop.

In ordine di apparizione

POSEIDONE Giacomo Lisoni
ATENA Benedetta Drago
ECUBA Francesca Redaelli, Lisa Zanzottera
CORO DI DONNE TROIANE Benedetta Drago, Nour Hajjar, 
Giada Kogoj, Madalina Lupascu, Francesca Redaelli, Lisa Zanzottera
TALTIBIO Giacomo Lisoni 
CASSANDRA Francesca Ferrari
ANDROMACA Arianna Sangiuliano
MENELAO Matteo Fasolini
ELENA Nour Hajjar

SCHEDA TECNICA

IL CAST

18



19

Per la realizzazione dei costumi si ringraziano in particolare:

Gli alunni della classe 3AM con la Professoressa Simona Azzollini: Abdel Malek Gioia,
Ahmed Fatima Farooq, Alignay Bella Loraine, Alpala Gomez Nicol Sofia, Bigiarini Sara,
Calembrun Mercure Anita, Centonze Michelle, Costa Denise, Cozza Giada, Fachezo
Martins Isabel, Fiale Lucia, Guevarra Lj, Hamuddura Natharie Nisansala De Silva, Lin
Francesca, Ochoa Mendoza Luhana Nayely, Oddo Christal, Parisi Jennifer, Pascarelli
Alisia, San Pedro Maria Darylle, Scala Alissa, Sunny Scussen, Taffurelli Michelle, Todisco
Francesca, Villegas Yanchatipan Giada Stefania.

Gli alunni della classe 3BM con la Professoressa Cristina Di Lenge: Dilauro Matteo,
Meroni Matilde, Russo Vittoria Teresa.

Gli alunni della classe 3CM con il Professor Carlo Fanì Covelli: Del Giudice Sofia Anna,
Farris Sofia, Gutierrez Kylie, Maneri Noemi, Penaredonda Samantha, Tatone Asia
Antonietta.

Gli alunni della classe 4AM con la Professoressa Marianna Rizzi: Basilio Jeanne, Bettinelli
Alice Maria, Castro Sofia, Scattino Viviana Luna.

Gli alunni della classe 4BM con la Professoressa Stefania Barbieri: Derrag Yasmin,
Mohammed Amira, Uduwarage Don Ambra Rihashni.

Gli alunni della classe 4CM con la Professoressa Chiara Marazzi: Guardiani Deiro Santos
Yasmin, Lodetti Ginevra Anna, Mendes Anna Rita, Portilla Tarazona Karolay Adriana,
Servetti Valentina, Woldetensae Ghebremariam Stella.

la Professoressa Stefania Barbieri con Nikolli Jennifer della classe 5BM.



+39 351 5142448
direzione@kerkis.net
www.kerkis.net
KERKÍS. Teatro Antico In Scena
kerkis_teatro

Vuoi lasciarci un tuo pensiero sullo spettacolo?
Clicca qui!

https://docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSeZf-E3fzHYxaKoIBPWj4vYx1BmR04svNw02VoRsixFOZsofg/viewform?usp=header

